Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

Cuestiones de género en la recepcion wagneriana en Madrid en el siglo XIX1

José Ignacio Suérez Garcia

Resum
El present article estudia aquells estereoptips de génere que, continguts en el pensament estetic de Wagner y en els personatges
femenins dels seus drames, va ser coneguts pels madrilenys coetanis. Les fonts utilitzades, que ha estat fonamentalment
hemerografiques, difongueren i amplificaren aquestes formes de pensament, contribuint aixi a la construccié i perpetuacié de topics
que, compartits per altres manifestacions culturals europees del segle XIX, s'imbricaven en un model caracteristicament patriarcal.
En al segona part, es repassa I'interpretacié musical femenina de repertori wagneria en els ambits privat i public femeni decimondnic
en relacié amb la mdsica del compositor alemany.
Paraules clau:
Dona, génere, wagnerisme, Madrid, premsa, segle dinou.

Resumen
El presente articulo estudia aquellos estereotipos de género que, contenidos en el pensamiento estético de Wagner y en los
personajes femeninos de sus dramas, fueron conocidos por los madrilefios coetdneos. Las fuentes utilizadas, que han sido
fundamentalmente hemerograficas, difundieron y amplificaron estas formas de pensamiento, contribuyendo asi a la construccién y
perpetuacion de tépicos que, compartidos por otras manifestaciones culturales europeas del siglo XIX, se imbrican en un modelo
caracteristicamente patriarcal. En la segunda parte, se repasa la interpretaciéon musical femenina de repertorio wagneriano en los
ambitos privado y académico y, por Ultimo, se revisan algunos lugares comunes referidos al publico femenino decimonénico en
relacion con la musica del compositor aleman.
Palabras clave:
Mujer, género, wagnerismo, Madrid, prensa, siglo diecinueve.

Abstract
This article studies some Wagner’s gender stereotypes in his aesthetic thought and in his female characters of his plays, which the
contemporary Madrilenian knew it. It has been used mainly newspaper sources that spread this kind of thought, so that the musical

criticism contributed to perpetuate some topics that they are common to other European cultural manifestations that follow a
characteristically patriarchal model. In the second part, it is reviewed the Wagnerian performance by women at the academic and
private ambit. Finally, it is revised some platitudes about the female public and her relationship with the German composer’s music in
the nineteenth century.
Keywords:
Woman, gender, Wagnerism, Madrid, press, nineteenth century.


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#trabajo

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

INTRODUCCION
En el siglo XIX la mujer fue considerada por la sociedad europea como un agente meramente pasivo subordinado al hombre, hasta el
punto de que su papel en aquella época ha pasado practicamente inadvertido hasta hace relativamente poco tiempo. Reflejo de esta
situacion fue que la cultura decimondnica codificé en variadas manifestaciones artisticas sus creencias sobre los respectivos roles de
hombres y mujeres, subyaciendo, en buena parte de ellas, un pensamiento androcéntrico que, vinculado a un modelo social
marcadamente patriarcal, consideraba a los primeros como sujetos de referencia y a las segundas como seres dependientes o que
vivian en funcién de aquéllos. El repertorio wagneriano no es una excepcion a esta regla y, de hecho, muestra un modo de actuacién
estereotipado hacia la mujer comdn a buena parte de las manifestaciones culturales del siglo XIX. En este sentido, en la primera
parte del articulo abordo las ideas de género percibidas en la obra de Wagner y su recepcién en la critica madrilefia coeténea a
través de dos cuestiones: el pensamiento estético del musico aleman y, seguidamente, los personajes femeninos de sus dramas.
En la segunda parte del texto trato algunas cuestiones que tienen que ver con la interpretacién de repertorio wagneriano en los
ambitos privado y académico, quedando pendiente para un futuro préximo hablar de las cantantes liricas wagnerianas en Madrid en
el siglo XIX, un trabajo que actualmente esta en preparacion pero que excedia los objetivos del presente estudio. Por Gltimo, hago
algunas consideraciones sobre algunos estereotipos del publico femenino decimondnico en relacidn con el repertorio wagneriano.
PENSAMIENTO ESTETICO: MUSICA (MUJER) SOMETIDA AL HOMBRE (POEMA)

Un logro destacado de la musicologia del siglo XX fue la desmitificacién de la musica absoluta y la demostracién de que aquellas
composiciones exaltadas como auténomas, dependen -no menos que las dperas o poemas sinfénicos- de cddigos de significado
social, tales como vocabulario afectivo y otros esquemas narrativos, pudiéndose realizar entonces lecturas hermenéuticas de
composiciones tradicionalmente consideradas exentas de interpretacién. Seguin la visién formalista -y en lo que se refiere al
esquema narrativo de la composicién tonal del periodo cldsico-romdntico- resultaba necesario abandonar el drea de ténica para
aventurarse en otras areas tonales en las que la identidad tonal de la pieza quedaba temporalmente suspendida, aunque el resultado
final, es decir, el inevitable retorno a ténica, se conocia de antemano. En la medida que «otros» tonos impedian la identidad unitaria,
se registraban como disonancias que finalmente debian ser sometidas en interés del cierre narrativo. Este procedimiento era tipico y
se combinaba con la forma de sonata, una estructura en la que los teéricos del siglo XIX empezaron a aplicar los términos
«masculino» y «femenino» para referirse respectivamente al material en ténica y al material subordinado, el cual -y en Ultima
instancia- se sometia al primero en la recapitulacién. La convencién de designar los temas como «masculino» y «femenino» era
todavia comun en la pedagogia y la critica de la década de 1960 y, aunque la musicologia ha repudiado desde entonces estas
denominaciones, Susan McClary ha llamado la atencién sobre el hecho de que la eliminacién de esta terminologia no ha borrado la
cuestién de género de las estructuras musicales de este periodo debido, entre otras cuestiones, a que los temas «femeninos» y
«masculinos» se sirvieron de una semidtica propia que era comin a géneros como la épera o el poema sinfénico (McClary, 2003:
140-157).

Lo hasta cierto punto «oculto» en la musica absoluta, es explicito y manifiesto en la teoria estética de Wagner. Existen, a este
respecto, concomitancias clarisimas con el pensamiento desarrollado por McClary respecto al sometimiento del elemento
considerado como femenino -el grupo secundario- al masculino -la tonalidad del grupo principal- ya que, de forma andloga, Wagner
entiende que en el drama musical el elemento femenino -la musica- debe someterse al elemento masculino -el poema-. Aunque
podriamos considerar algunos antecedentes en La obra de arte del futuro, esta idea fue desarrollada por Wagner principalmente en
Opera y drama, donde «consideré la musica como categoria artistica femenina que tenia que ser fecundada por el arte poético
masculino para engendrar con esta unién un drama lleno de vida» (Bauer, 1996: 533). A continuacién copiamos un fragmento de una
carta en la que Wagner sintetiza el pensamiento de |as tres partes de Opera y Drama, pero antes no esta de méas recordar que, en la
caracterizacién de géneros perpetuada en la sociedad patriarcal decimondnica, la masculinidad se ligé tradicionalmente a la cultura y
se definié como activa, productiva, creativa-engendradora (especialmente en la faceta artistica) y comprometida con la bisqueda del
sabery, por tanto, cientifica, racional y ligada a la mente y a la razén. Por el contrario la feminidad se asocié a la naturaleza y se
presenté como pasiva, reproductora, diligente (en la produccién de cosas Utiles) y, sobre todo, sometida al cuerpo a causa de sus
funciones reproductoras y de crianza -menstruacién, gestacién, lactancia- y, en consecuencia, proclive al sentimiento (Green, 2001:
23-24). Dice el compositor aleman en carta a Uhlig fechada el 12 de diciembre de 1850:

(Citado en Bauer, 1996: 533-534)
| [parte]. Exposicidn de la esencia de la épera hasta nuestros dias, con la conclusién de que la «musica es un organismo parturiento
-Beethoven lo ha ejercitado para producir la melodia-, esto es, femenino».

Il [parte]. Exposicién de la esencia del drama desde Shakespeare hasta nuestros dias: conclusién, «la inteligencia poética es un
organismo engendrado, el objeto poético de la semilla fructifera, que sélo se forma con la excitacién amorosa y que es el impulso
para la fecundacién de un organismo femenino, el cual tiene que alumbrar la semilla -concebida en el amor».

Il [parte]. (Aqui empiezo yo realmente) «Exposicion del parto de la intencidn poética a través del lenguaje musical completo».



Associacio

Alenciana
MQ#] S icologia

Hace tiempo que, en varios aspectos, ha sido resaltado el caracter andrégino del drama wagneriano, marcado en su concepcion
estética por la dualidad entre poema y musica (Nattiez, 1990), aunque desde el punto de vista de los objetivos que persigo en este
trabajo resulta mas interesante constatar cémo la teoria de Wagner y su forma de pensar fueron conocidas y transmitidas por sus

contemporaneos espaiioles. Dado que fue uno de los topoi reiterados en la recepcién wagneriana a lo largo del siglo XIX, he
seleccionado Unicamente un par de testimonios que me parecen lo suficientemente ilustrativos por la relevancia de sus autores.
Empiezo por el discurso pronunciado el 28 de enero de 1877 por Arrieta en sesién publica y solemne en la Real Academia de Bellas

Artes de San Fernando en representacion de los académicos de la seccién de Misica. Arrieta, que entonces era al mismo tiempo

director del Conservatorio, resume el pensamiento del alemdn en este tema comentando dos puntos de vista enfrentados, el de

wagnerianos y antiwagnerianos:
(Arrieta, 1877: 31-32)

Hubo un tiempo en que a la mdsica se la trataba con mucha consideracién, empleandola generalmente en hablar al corazén y
despertar en él delicados sentimientos de amor, de fe religiosa, de patria, cuando no graciosos y alegres movimientos de regocijo
popular.

A medida que ha progresado el Arte lirico-dramatico, se la ha querido obligar a todo.

Wagner, para manejarla a su antojo y obligarla a la obediencia y a la humildad, la ha hecho esclava.

«La musica, dice, es mujer y debe sacrificarse». Los de la Escuela clasica opinan lo contrario, y aseguran que la musica debe siempre
servir bien al sentimiento, a las situaciones, y al caracter de los personajes dentro de las reglas severas del Arte de la estética; pero
que jamas debe ser esclava, y menos aln victima sacrificada al capricho del compositor.

Y si el sacrificio que de ella se exige estuviera plenamente justificado, enhorabuena; pero no estandolo, como no lo estd casi nunca,
ipara qué desnaturalizarla y atormentarla a cada momento?

Se empefian los realistas en que la musica ha de dejar de ser Arte para convertirse en intérprete material de cosas que no la
pertenecen; y sus contrarios contestan que querer que la musica lo exprese todo, desde la nocién mas abstracta y metafisica hasta
el sentimiento mas concreto; convertirla en traduccién fiel y humilde esclava del poema dramatico, segun pretende la escuela de
Wagner, es desconocer su naturaleza y lanzarla por caminos de perdicién.

Dejamos los comentarios de tipo estético que se derivan del texto de Arrieta reproducido porque ya he hablado de ello en otro lugar
(Sudrez, 2007: 83-86). Como segundo testimonio he escogido el realizado por Pefia y Gofii en 1881 con motivo del estreno de
Lohengrin en Madrid.2 Siguiendo a un conocido comentarista francés (Gasperini, 1866), el critico espafiol subraya cémo, en Opera y
Drama, el musico aleman atribuye al poema y a la musica un caracter masculino y femenino respectivamente y, parafraseando o
citando textualmente a Wagner, Pefia3 trasmite el pensamiento del compositor sobre la musica y la mujer a un anti-wagnerista:
«La musica es mujer, es amor, y su Unica misién es amar, abandonandose sin reserva al elegido. La mujer no adquiere el completo
desarrollo de su ser hasta el momento mismo en que se entrega; semejante a la ninfa de las aguas, errante en el silencio de los
bosques, no tiene alma sino desde el dia que es amada. Debe sacrificarse, es su ley, su destino; jamas supo amar aquélla cuyo amor
no llegé hasta el sacrificio». [...]

Oye ahora a Wagner, aplicando rigurosamente a la musica lo que acaba de decir de la mujer.
¢La musica italiana? jPrepdrate! «Una cortesana que no tiene de la mujer mds que los sentidos». Respira un frasco de sales inglesas,
vuelve en ti del sincope que semejante atrocidad te habra producido, y sigue escuchando.
¢La musica francesa? «Una coqueta sin corazén que no busca mas que la admiracién y el amor».
¢La musica alemana? «Una beata llena de escripulos y henchida de virtud, atiborrada de dogmas y férmulas, perfectamente fria, por
otra parte, y estéril». [...]

Conocida la mujer, falta hace que conozcas al hombre.

Solo el poeta, dice Wagner, puede fecundar la musica; de este abrazo amoroso surge la obra de arte musical bajo su forma mas
abundante, bajo su mas acabada forma.

Ahi lo tienes clara y terminantemente expresado. El poeta es el rey, el movimiento, el duefio del hogar, el intérprete mas claro y
directo del drama. La musica es la esposa fiel y necesaria, todo abnegacién y virtud, forma delicada que satura el lecho conyugal de
los encantos y atractivos inherentes a la naturaleza femenina.

Entregada incondicionalmente al hombre, a éste toca penetrar en los secretos arcanos de su temperamento, en los mil y mil matices

de su sensibilidad, en los misterios que encierra su alma inmaculada y hacer de ella compafiera inseparable, gozando con su dicha en

los dias de ventura y siendo firme sostén y amparo decidido en los dolorosos azares de la adversidad.4


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Wagner
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Pe%C3%B1a
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Cartas

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

En las citas de Wagner afloran, al menos en cierto grado, una constante de su biografia: la idea obsesiva y recurrente de su
redencién a través de una mujer que se sacrificara a él por amor, algo intensamente frustrado en el caso de Minna Planer, su mujer
en el momento de escribir Opera y Drama. Pero como una premisa basica en la teoria de la recepcién es que el receptor crea
significados, no podemos pasar por alto que esa sumisién de la mujer al hombre en las fechas en que Arrieta y Pefia escribieron las
citas antes reproducidas tenia nombre propio, Cosima Wagner, presentada hasta el dia de hoy como paradigma de mujer abnegada a
un compositor destacado (Said, 2011: 73). En este sentido, es muy clarificador saber que los madrilefios estaban al corriente de que
en la pintura situada en el frontispicio de la residencia familiar en Bayreuth, villa Wahnfried, es la propia Cosima quien encarna la
alegoria de la MUsica, con las consecuentes connotaciones de sumisién que conllevaba dicha identificacién. La imagen, que fue
reproducida en un grabado5 publicado por una popular revista (véase figura 1), debid ser facilmente identificable por los lectores,
puesto que su interpretacion simbdlica fue destacada en textos anteriores6 y posteriores?7 a los arriba copiados del compositor
navarro y el critico donostiarra.

i

2

2

X

(SR

Pintura en la fachada de villa Wahnfried. Grabado publicado en La llustracion Espafiola y Americana (1876)
PROTAGONISTAS Y ANTAGONISTAS WAGNERIANAS
Debajo de la fachada de musa inspiradora y de angel maternal, a lo largo del siglo XIX la literatura y las artes plasticas fueron
descubriendo una mujer turbulenta, movida por los impulsos sexuales, incontrolable y peligrosa (Sancho Veldzquez, 1998: 112).
Como en otras manifestaciones culturales del siglo XIX, los personajes femeninos de la obra de Wagner responden, a un primer golpe
de vista, a la dicotomia mujer «fatal» y «pura», dos naturalezas discordantes que encuentran sus paradigmas respectivos en Venus -
Ortrud, por un lado, y Senta - Elisabeth - Elsa - Eva, por otro. Ademds, el compositor utiliza otro tipo, especial, aquél que participa de
ambos caracteres contrapuestos, cuya personificacién mdas acabada se encuentra en Kundry, una figura esencialmente ambivalente.
Ni que decir tiene que sus antagonistas pertenecen intrinsecamente a un mundo dionisiaco en el que cabe distinguir, no obstante,
dos grandes prototipos: el primero, caso de Venus, es la femme fatale «genéticamente» provocadora y seductora; el segundo, que
comparte la «genética» de la anterior, se singulariza porque entre sus propiedades estan, ademas, su condicién maligna, tenebrosa,
diabdlica, perversa, manipuladora, maquinadora y maquiavélica que, en el caso de Ortrud, viene acompafiada por una componente
ocultista asociada con la magia negra. Ambos arquetipos de anti-heroina son, en definitiva, transgresores de los valores ético-
morales, si bien es cierto que la transgresion social no es exclusiva de los roles femeninos negativos, ya que es compartida por
algunas de las protagonistas wagnerianas, como la adultera Isolda y las incestuosas Brunilda y Sieglinde, esta Ultima también
adultera. Desde el punto de técnico, la musica empleada para su caracterizacién no es semanticamente neutra, pues desde sus
Operas «romanticas» es frecuente que Wagner utilice un lenguaje musical mas avanzado, en el sentido de apartarse de la tradicién
operistica convencional, ahondando en la irregularidad del fraseo y el cromatismo. En este aspecto, como se ha destacado
repetidamente, Salomé, Carmen o Isolda son hermanas en cuanto a su tendencia a desviarse cromaticamente del diatonismo
normativo y la tonalidad (Sancho Veldzquez, 1998: 113).


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#mural
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Ricardo
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#exequias

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

Creo relevante observar, por otro lado, que incluso el modelo de «mujer pura» -que supuestamente deberia ser un dechado de
virtudes- posee, no obstante, una serie de connotaciones negativas que se presentan como connaturales a la mujer y que, en
ocasiones, son el causante final del desenlace final del drama; una muestra seria la «incontrolada curiosidad» de Elsa, que hace que
rompa su promesa de no preguntar sobre el nombre y origen de Lohengrin y que traerd como consecuencia el regreso del caballero
al Templo del Santo Grial. En este sentido, llamé poderosamente mi atencién la conclusién moral extraida de Lohengrin por una gran
parte de la prensa de Madrid, que refleja el caracter machista de la sociedad espafiola decimonénica. Esta visién entiende la
curiosidad femenina como un valor negativo y tiene su raiz mas cercana, desde el punto sociocultural, en la historia de Adén y Eva: el
deseo de conocimiento por parte de la primera mujer es causa de todos los males de la humanidad. Segun esta interpretacién, Elsa
-dice Mufiiz Carro- «al fin es mujer y la curiosidad la pierde como perdi6 a su madre Eva»8, de ahi también que Fernanflor
considerara que ése era el «pensamiento trascendental» de Lohengrin, llegando a decir que «poco importaria que la mdsica no
tuviese igual trascendencia si curase en algo a las mujeres casadas del pernicioso afan que les inquieta por saber lo que callan sus
maridos».9 Siguiendo un satirico comentario de Heinrich Heine (Heine, 1871: 60), Pefia y Gofii dice que «verdad es que las mujeres
que preguntan demasiado son muy cargantes» y continla rogando «a las bellas, que empleen sus labios en los besos y no en las
preguntas». El critico donostiarra indica después que la esencia dramatica de la leyenda de Beatriz de Cleves y Elsa es la misma,
afladiendo que «la parabola que castiga la curiosidad femenina, ostenta los mismos caracteres en el poema de Wagner que en la
leyenda popular».10 Mayor aun es el tono misdgino de Esperanza y Sola cuando comenta cémo Wagner, en su libreto, hace que
Lohengrin se case con Elsa:

a condicion de que jamas la esposa trate de inquirir quién es y cual es su nombre, y haciéndole, por Gltimo, separase de ésta y
volverse al San Graal, cuando la curiosidad mujeril de Elsa, azuzada por las pérfidas sugestiones de Ortruda, verdadera
personificacion del genio del mal, la hace faltar al solemne juramento que el victorioso y desconocido caballero la exigiera para vivir
unidos, felices y contentos.11
Seria excesivamente prolijo en el espacio de este articulo tratar todas las cuestiones de género que podemos observar en los
diferentes personajes femeninos wagnerianos, asi que a modo de ejemplo y, como solucién de compromiso, he optado por estudiar
Unicamente una protagonista, una antagonista y una figura mixta de las tratadas por la critica musical madrilefia decimonénica. Son,
respectivamente, Venus (Tannhduser),Eva (Los maestros cantores de Nuremberg) y Kundry (Parsifal), figura, como dijimos que
participa de una doble naturaleza.

Eva ejemplifica en su sentido mas dramatico, rudo y primigenio el patriarcado imperante en Europa en el siglo XIX. No se trata
Unicamente de considerar, en un sentido genérico, una estructura social en la que el balance general de poder es favorable a los
hombres méas que a las mujeres (Green, 2001: 23-24), sino que al ubicar la accién en el siglo XVI, Wagner nos presenta una situacién
en la que una hija debe acatar forzosamente la voluntad paterna, siendo, sensu stricto, propiedad del padre. En este punto, cabria
preguntarse si es licito aceptar obras que presentan ideas contra las mujeres, uno de los pensamientos reiterados por la musicologia
feminista y tema central en L’opéra ou la défaite des femmes (Clément, 1995), aunque personalmente pienso que el argumento de la
moralidad es insostenible e impracticable, pues supondria despreciar una cantidad ingente de repertorio reconocido por otros valores
positivos. En este aspecto, soy partidario de una instruccién y educacion preventiva en la presentacidn de las obras a través de una
adecuada contextualizacién histérica. Retomando el hilo discursivo, recuerdo que en el inicio de la trama de Los maestros cantores
de Nuremberg el padre de Eva, un platero llamado Pogner, ofrece a su hija en matrimonio al ganador de un concurso de canto. Con
motivo del estreno de la comedia wagneriana en 1868, El Artistal2 publicaba una amplisima revista que incluia una versién en prosa
del libreto, del cual he seleccionado un pasaje que redunda no solo en lo que acabo de explicar, manifestando bien a las claras que
este pensamiento era conocido en Espafia desde el mismo momento de la premier en MUnich, sino también uno de los tépicos
reiterados en esta época, la supuesta falta de capacidad intelectual de la mujer:

Beckmesser se propone concurrir a la mano de la bella Eva; una cosa le perturba, que el juicio que los maestros debian dar
necesitaba ser confirmado por el consentimiento de la joven, lo que le parecia disminuir considerablemente sus esperanzas de éxito;
porque las mujeres prefieren un mal cuento de aparecidos a toda la poesia del mundo. [...]

Desde que los maestros se creen en nimero suficiente para deliberar, se procede al llamamiento nominal, y la sesién se abre con

. una solemnidad académica. [...]

El [Pogner], que quiere mostrar al mundo lo que un individuo de la clase media de NGremberg es capaz de hacer por amor al arte,
ofrece a su hija Unica, con todos sus bienes, al cantor que gane el premio en el concurso abierto el dia de San Juan en presencia de
todo el pueblo. [...]
maestros adjudicaran el premio, pero es de toda justicia que la joven que sirve de prenda tenga voz preponderante.

El escribano Beckmesser se permite algunas observaciones y el panadero Kothner las apoya: entregarse a la decisién de la hija, ;no
es quitar toda la independencia al juicio? Tanto valdria dejarla escoger, segun su inclinacién, sin comprometer la dignidad del cuerpo.
-No, contesta Pogner; comprendedme bien, la prometida podra rechazar al que hayais concedido el premio; pero no podrad nunca
casarse con otro; es preciso que su eleccién recaiga en un maestro cantor, sobre aquél solo que hayais premiado.

Hans Sachs aprueba esta restriccion paternal, hasta halla que Pogner se muestra muy condescendiente con los sentimientos de su
hija.13


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Mu%C3%B1iz
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Fernanflor
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Roberto
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#XXIX
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#12
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#N%C3%BAremberg

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

En Venus, diosa romana del amor, Tannhduser busca la realizacién de sus percepciones artisticas y por ello se convierte en
moralmente culpable ante la sociedad cristiana (Bauer, 1996: 752). Su estancia en Venusberg simboliza la redencién a través de la
sensualidad y la sexualidad, es decir, en un camino contrario al propuesto por el cristianismo. Desde el punto de vista dramaturgico,
representa el mundo amoral opuesto al estricto y austero mundo caballeresco de los minnesinger y sirve a Wagner para llevar a
escena el concepto de lo puramente humano (Reinmenschliches). Los rasgos y personalidad del personaje eran bien conocidos en
Espafia al menos desde el estreno parisino de Tannhauser en 1861, pero este roll wagneriano nos permite tratar otro de los asuntos
de género candentes en la recepcion en Madrid, que tiene que ver con la consideracidn de la artista como objeto sexual. Si bien es
cierto que la interpretacién musical realizada cara al publico suele contener en si misma un elemento de exhibicidn, no lo es menos
que ésta fue -y alin es- un acto predominantemente femenino. Ademas, es inevitable cuando el ejecutante es vocal, dado que los y
las cantantes no pueden sino invocar cierto nivel de exhibicion sexual, que se convierte en parte del significado evocado de la musica
que interpretan a causa de la intrincada conexion -la unidad, en realidad- del cuerpo que se exhibe y el origen instrumental del
canto, es decir, su propio organismo. Por esta razén, la imagen de la cantante profesional, que exhibe en publico su cuerpo y su voz,
se relaciondé en la sociedad del XIX con la seductora e, incluso, con la prostituta o mujer de facil disponibilidad sexual y, por tanto,
como algo amenazante y, como tal, expuesta a los abusos (véase Green, 2001: 35-38). Siendo esto asi de modo genérico, los
caracteres de Venus hicieron que, desde el mismo dia en que Teresa Arkel dio vida por primera vez a la anti-heroina en su estreno en
el Teatro Real en 1890, la critica madrilefia fij6 su atencion no solo en su desempefio vocal, sino en su «tipo plastico». La bellisima
artista -nos dice Pefia y Gofii- «cred una Venus llena de seducciones, en cuya contemplacion pudieron recrearse ad libitum, la vista y
el oido».14 La inmensa mayoria de las resefias inciden en esta consideracién de Arkel como objeto sexual, aunque hemos escogido lo
publicado en El Imparcial:

Comienza el primer acto. [...] Los dilettanti de corazén admiran la manera como refleja la musica la lucha que existe en el alma de
Tannhduser y los seductores artificios a que acude Venus para detenerle. Los espectadores menos devotos de la musica, pero
adoradores de la forma femenina, se detienen a observar que la sefiora Arkel representa una Venus muy fresca y vaporosa, como
debia sin duda andar por aquellos jardines entre ninfas y sirenas; tan vaporosa, que lucia a maravilla los contornos de su esbelta
figura.15
La ambivalencia de Kundry fue destacada desde el mismo estreno de Parsifal en 1882, a través de la traduccién de un articulo de las
Bayreuther Blétter sobre el significado simbdlico de la partitura publicado en Notas Musicales y Literarias. En él Kundry aparece como
la personificacién del mito femenino que participa de una doble naturaleza: cristiana/pagana, bien/mal. Mas alla de esta lectura -y
aun siendo conscientes de todos los reparos que se puedan objetar a lo que expongo a continuacién- hallamos también ciertas
concomitancias con la antigua dicotomia de la mujer como prostituta y sefiora, con el dualismo existente entre la cantante en tanto
que mujer de facil disponibilidad sexual y, al mismo tiempo, simbolo de la preocupaciéon maternal, porque estas aparentes
contradicciones, lejos de representar desde el punto de vista légico, posturas alternativas o mutuamente exclusivas, a veces se unen,
interpretdndose entonces la feminidad como contradictoria, deseable pero peligrosa, disponible en el plano sexual pero ocupada de
antemano en el maternal (véase Green, 2001: 37-38):

En Parsifal se encuentran frente a frente dos elementos que son los dos polos y el eje del drama: Monsalvat, el santo asilo del Gral, y
el palacio encantado de Klingsor. Alli, el centro de salvacién; aqui, la personificacion del mal: alli el cristianismo; aqui el paganismo;
entre estos dos polos el hombre (Parsifal) y la mujer (Kundry).

Sencillo de corazdén aquél, esforzado en la lucha, alma caida ésta, instrumento de maldicién terrible; arrojados uno y otro de un polo a
otro polo por un sentimiento de error o de esperanza, de dolor o de aspiracién, hasta que suena para ambas personificaciones la hora
de redencién...

Para penetrar profundamente el sentido alegérico de la concepcién de Kundry, conviene remontarse a los mitos mas antiguos de
todos los paises y de todas las tradiciones, desde la Kali de la India hasta la Herodias de principios de nuestra era, pasando por los
Dioses primitivos de las antiguas leyendas alemanas y escandinavas, en donde figura, anterior a todo nombre, el nombre oscuro Hel.
Kundry es la personificacién del mito femenino: sirve a Klingsor, (espiritu de tinieblas) lo mismo que a Gral (asilo de luz) ora
obscurecida como Hel, ora iluminada por la influencia del Gral.

El cardcter, el aspecto, el traje mismo de Kundry aparece personificado en todo el drama: su cinturdn de pieles de serpiente (la
serpiente mencionada en todas las tradiciones, en la Biblia, en las epopeyas indicas, griegas y escandinavas); la expresion de su
fisonomia «de un moreno rojizo, ojos negros y escudrifiadores», ora brillando con mirada fiera, ora inméviles como los de un muerto,
fatidica su sonrisa, maldecida desde su origen...16
INTERPRETACION MUSICAL EN LOS AMBITOS PRIVADO Y ACADEMICO
Dado el importante papel que jugd la mujer en la esfera privada en el siglo XIX, cabria esperar que en el presente epigrafe se hubiera
recogido abundante informacién. Sin embargo, llama la atencién los escasisimos datos encontrados acerca del repertorio wagneriano
ejecutado en el espacio intimo y familiar del hogar burgués, donde la mujer ocupaba normalmente un lugar sobresaliente, y eso a
pesar de que no tenemos ningun indicio que nos haga creer que el caso de Wagner en Madrid fuera sustancialmente diferente al de
otros compositores y lugares. Ha sido asi debido a un problema metodoldgico dificil de subsanar. Me refiero a las fuentes manejadas,
gue han sido, fundamentalmente, prensa musical y diaria, en las cuales raramente se mencionan a mujeres, salvo el caso de las
cantantes que se ocupan del desempefio de los roles operisticos, un tema que, como ya he apuntado, trataré en otro trabajo que
complementara lo que hoy digo aqui. Exceptuadas éstas, solo sé de dos mujeres que participaran en la interpretacién publica de
repertorio wagneriano en Madrid en el siglo XIX, concretamente las pianistas Joséphine Amann (1878) y Berta Marx (1887).
Pendientes de buscar en otro tipo de fuentes -no siempre faciles de localizar-


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Tannh%C3%A4user
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Whatever
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Parsifal

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

estamos convencidos de que saldran a la luz nuevas aportaciones referidas al terreno doméstico, como algunas que conocemos para
los casos de Bilbao y Barcelona. Aun asi, me detengo en dos casos relevantes. El primero son los fragmentos de Lohengrin cantados
por Amalie Materna tras una cena ofrecida por Guillermo de Morphy en su casa en obsequio de la conocida intérprete wagneriana y
su marido, una velada celebrada en la primavera de 1887 a la que asistieron, ademas, Mariano Vazquez, Agustin Rubio, Juan Riafio y
Tomas Bretdn, que es quien nos ha trasmitido el relato a través de sus diarios (Bretdn, 1994: 613-615). El segundo fue una gala
organizada por Juan Goula en su domicilio madrilefio que tenia el propdsito de presentar a la prensa a tres jovenes cantantes de la
compafiia del teatro Principe Alfonso, entre ellas dos de sus alumnas, Avelina Carrera y Dolores Mata, que interpretaron el dio de
Elsa y Ortruda de Lohengrin (acto Il, escena 22).17
También son exiguos los datos referidos a ejecuciones en el ambito académico, aunque Esperanza y Solal8 y La Correspondencia
Musicall19 destacaron la participacién de la “sefiorita Rivera” -alumna de Teobaldo Power- en el estreno de una marcha a dos pianos
de Adolfo Quesada y Hore titulada Homenaje a Wagner, durante los actos conmemorativos de Santa Cecilia de 1884 en el
Conservatorio de Madrid, un centro en el que, asimismo, las “sefioritas” Corona y Reina -alumnas de Carolina de Cepeda-
interpretaron el ddo de Elsa y Ortruda del segundo acto Lohengrin en unos ejercicios celebrados a comienzos de 1893.20
ESTEREOTIPOS SOBRE EL PUBLICO FEMENINO DECIMONONICO
En la sociedad espafiola del siglo XIX, la mujer fue vista durante mucho tiempo como incapaz de comprender el repertorio
wagneriano, en la creencia de que, inferior intelectualmente al varén, no estaba capacitada para comprender una mdsica que,
reservada para unos pocos iniciados, se consideraba sintesis de inteligencia y sentimiento (Encabo Fernandez, 2006). Dado que la
feminidad se ligaba tradicionalmente a este Ultimo, la componente racional de la «<nueva muisica» presentaba una problematica hasta
entonces desconocida en Espafia, donde el repertorio escuchado masivamente habia sido sustancialmente diferente al de la tradicién
clasico-romantica alemana, en el cual la componente racional siempre habia tenido un peso especifico. Hago este inciso porque
Edouard Hanslick, en esta concepcién tan caracteristicamente austro-alemana y en su defensa de una musica absoluta, llegé incluso
a utilizar la «ausencia de grandes compositoras como uno mas de sus argumentos para demostrar que la esencia de la musica no
radicaba en la expresién de los sentimientos» (Ramos Lépez, 2003: 65). Por otro lado, no hay que olvidar que en la segunda mitad
del siglo XIX la frenologia traté de demostrar la inferioridad intelectual de la mujer a partir de un argumento anatémico, el tamafio de
su cerebro, de manera que la sociedad decimonénica considerd este érgano en la mujer como «menos apropiado que el del hombre
para las profundas meditaciones y los elevados pensamientos» (Arenal, 1993: 59). Desgraciadamente, opiniones como éstas
condujeron a presuponer que, en coros como el del Real y el Liceo, las mujeres eran menos fuertes en solfeo que los hombres21 vy,
también, a usar esta falsa premisa como base de algunos chistes. En el que reproducimos seguidamente, que narra el inicio de una
conversacion en el estreno de La Valquiria en el Teatro Real, se une la componente «género» a un origen geografico concreto:
-iSon ustedes wagneristas?
-No, sefior: jsemos jallegas!22
De la pretendida falta de capacidad intelectual de la mujer y de su falta de preparacién real -en la mayoria de los casos-, proviene
otro de los topicos més reiterados: la apatia ante el nuevo repertorio. Esta indiferencia estuvo ligada a cierta actitud frivola del
publico que asistia al Teatro Real, muy concretamente entre el auditorio femenino aunque, por supuesto, no exclusivamente. No
puedo entrar aqui a hacer una aproximacién siquiera de todos factores sociales y culturales que condicionaron la escasa -cuando no
ausencia total- de educaciéon musical de la mujer en el siglo XIX en Espafia. Sin embargo, no estd de mas recordar que al lado de la
componente «género», la variable de «clase» jugd también un papel determinante en la intima conexién entre la frivolidad de fin de
siglo y la falta de preparacién, en todos los estratos sociales en general, pero especialmente en las clases mas altas (Arenal, 1993:
132). En este sentido, subrayo que el modelo patriarcal no fue una asercién unidimensional ni unidireccional del poder de los
hombres sobre las mujeres, ya que ambos sexos contribuyeron a la perpetuacién de su practica y de sus posturas simbdlicas, y esta
contribucién supuso, en buena parte de los casos, cierto grado de consentimiento o connivencia (Green, 2001: 25). En las pdaginas de
La Quimera o La llustracién Artistica, Emilia Pardo Bazan describid, en reiteradas ocasiones, y con aguda perspicacia, ese ambiente
del regio coliseo indiferente a la audicién musical pero, al mismo tiempo, dominado por un chismorreo constante y por los «hombros
y senos salpicados de pedrerias» (véase Encabo Fernédndez, 2006: pp. 117-118). No son pocos los ejemplos encontrados en prensa
denunciando la frivolidad, la aficién por las modas pasajeras y las costumbres poco filarménicas de las asistentes mas elegantes al
Teatro Real, cuyas localidades no solian ocupar hasta después del primer acto.23 La mayoria inciden en la parafernalia social que
rodea el evento, incluyendo cotilleos de todo tipo sobre atuendo, joyas, tocados, sombreros, etc., dicho de otra manera, nos hablan
de la costumbre de concurrir al regio coliseo «a ver y a ser vistos».24 Por esta razén, y si bien es cierto que el publico en general
podia mostrar cierta incomprension ante el nuevo lenguaje wagneriano, para las damas de la alta sociedad fue especialmente dificil
adaptarse a las exigencias que suponia la «obra de arte total», en cuanto a las actitudes tan diferentes que debian adoptar al acudir
al nuevo espectéculo. La existencia de una mujer de clase alta que, al mismo tiempo, fuera wagnerista fue realmente una especie de
rara avis en los primeros tiempos del wagnerismo en Madrid, aunque conozco el caso de una, muy célebre en la alta sociedad por sus
cualidades musicales que, tras haber asistido a los ensayos, se confesaba partidaria de la musica de Wagner en el estreno de Rienzi
en 1876.25 Sin embargo, con el transcurso del siglo, también la mujer de la alta sociedad llegaria a ser wagneriana, pero lo hizo
-como su clase en general- arrastrada por una exagerada admiracién por lo distinguido y lo elegante, en un esnobismo cultural en el
cual, los seguidores


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Rondini
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#18
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Declamaci%C3%B3n
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#VI
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#21
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Candela
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Veladas
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Mancinelli
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#Rienzi

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

de Wagner, llegaron a constituir una especie de nueva religién. Tras la primera campafia de Mancinelli en Madrid con la Sociedad de
Conciertos en 1891, un critico reconocia el furor wagneriano entre los abonados al Teatro Real y, afiadia, que «hasta las damas
tenidas por insensibles a los encantos del arte grande, afirman hoy que no hay nada tan bonito como Tannhéduser».26
Las nuevas maneras que se derivaban del concepto de «obra de arte total» tardaron en asentarse en Madrid. Con motivo del estreno
de La Valquiria en 1899 un comentarista nos transmitia cémo Emilia Pardo Bazadn «ponderaba las bellezas del poema y pretendia
hacer comprender las hermosuras de la partitura» en medio de algunas sefioras que se quejaban en el foyer porque la falta de luz en
la representacion les habia privado de lucir sus «espléndidas toilette».27 Aun asi, el wagnerismo ayudé a superar hasta cierto punto
esa actitud de «mujer florero», tan caracteristica de nuestros teatros, entre otras cosas porque fue mas dificil practicarla al adoptar
los teatros la semioscuridad de la sala propugnada por Wagner, una medida que se ensayé por primera vez en el Teatro Real en las
representaciones de Lohengrin realizadas en la temporada 1889/90 (Sudrez, 2007: 127). Era algo que no podia sospechar siquiera
Marsillach cuando en 1878 destacaba que el propdsito perseguido por el compositor aleman en Bayreuth habia sido fijar la atencion
del publico en el drama disminuyendo la intensidad de las luces y haciendo que la platea quedara completamente a oscuras, de
manera que el escenario, iluminado, se destacaba poderosamente. He aqui -dice-
(Marsillach Lleonart, 1878: 104)
una modificacién que no podria adoptarse en Espaiia. En el pais en donde es de buen tono llegar al teatro cuando la representacion
ha comenzado y levantarse antes de que haya bajado el telén por el necio prurito de darse importancia; aqui, donde las mujeres van
al teatro para lucir sus trajes, sus joyas y sus encantos naturales o ficticios, no se concebirfa un teatro a oscuras y sin nuestros
palcos.
CONCLUSION
La prensa madrilefa reflejé los estereotipos de género contenidos en la produccién wagneriana, tanto en lo que se refiere a su
estética como a los personajes femeninos de sus dramas. Ademas, los difundid, amplificé y acentlo, contribuyendo de forma decisiva
a la construccién de géneros y perpetuando toda una serie de topoi comunes a otras manifestaciones culturales del siglo XIX que
vienen a ratificar modelos de pensamiento, actuacién y conducta, fuertemente imbricados en el imperante y caracteristico
patriarcado decimonénico occidental europeo. Debido probablemente al tipo de fuentes manejadas, son escasas, hasta el momento,
las interpretaciones musicales localizadas realizadas por mujeres en el &mbito privado y académico, aunque no hay indicios para
creer que el caso de Wagner en Madrid fuera, en este aspecto, sustancialmente diferente al de otros compositores y lugares. Por
Gltimo, la investigacion constata que el escaso interés de la mujer hacia el repertorio wagneriano, habitual en buena parte del siglo
XIX, fue adjudicado, por sus contemporaneos, a una supuesta menor capacidad intelectual en relacién al varén, en lugar de admitir
como causa la ausencia de preparacién o educacién en este terreno. Bien es cierto, no obstante, que cierta actitud frivola de la mujer
de clase alta contribuyé a alimentar este falso tépico, aunque este mismo tipo de espectadora, habitual en el Teatro Real, llegara a
fin de siglo a convertirse en wagneriana por una cuestién de esnobismo cultural.
BIBLIOGRAFIA
ARENAL, C. (1993): La mujer del Porvenir, Madrid, Castalia (edicién, introduccién y notas de Vicente Santiago Mulas).
ARRIETA, E. (1877): Discurso del Excmo. Sr. D. Emilio Arrieta, individuo de nimero de la Real Academia de Bellas Artes de San
Fernando, leido ante esta corporacidn en la Sesién Publica Inaugural de 1877, Madrid, Imp. y Fund. de M. Tello.
BAUER, H.-J. (1996): Guia de Wagner, 2 vols., Madrid, Alianza.
BRETON, T. (1994): Diario 1881-1888, vol. 2, Madrid, Fundacién Caja de Madrid - Acento Editorial, (edicién, estudio e indice de Jacinto
Torres Mulas).
CLEMENT, C. (1995): L'opéra ou La défaite des femmes, Paris, Bernard Grasset.
ENCABO FERNANDEZ, E. (2006): «Las sefioritas wagnerianas... “imagen de la mujer ante la mdsica del porvenir”», Asparkia, 17, pp.
107-123.
GASPERINI, A. de (1866): La Nouvelle Allemagne musicale et Richard Wagner, Paris, Heugel.
GREEN, L. (2001): Mdsica, género y educacidn, Madrid, Morata.
HEINE, H. (1871): De I’Allemagne, t. ll, Paris, Michel Levy fréres.
MARSILLACH LLEONART, J. (1878): Ricardo Wagner. Ensayo biografico critico con un extenso prélogo epistolar del Dr. D. José de
Letamendi, Barcelona, Texidd y Parera.


https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#m%C3%BAsica
https://avamus.org/qdv_5_Sua_Gar.html#pseud%C3%B3nimo

Associacio
Alenciana
MQ#] S icologia

McCLARY, S. (2003): «Lo narrativo en musica “absoluta”: identidad y diferencia en la Tercera Sinfonia de Brahms», Quodlibet, 25, pp.
140-157.
NATTIEZ, J.-). (1990): Wagner androgyne, Paris, Christian Bourgois.
RAMOS LOPEZ, P. (2003): Feminismo y mdsica: introduccidn critica, Madrid, Narcea.
ROGERS, P. P. y F. A, LAPUENTE (1977): Diccionario de seuddnimos literarios esparioles, con algunas iniciales, Madrid, Gredos.
SAID, E. W. (2011): Mdsica al limite. Tres décadas de ensayos y articulos musicales, Barcelona, Debolsillo.
SANCHO VELAZQUEZ, Angeles (1998): «Disonancia y Misoginia. Salomé de Strauss y el mito de la Mujer Fatal» en MANCHADO
TORRES, M. (comp.) (1998): Mdsica y mujeres: género y poder, Madrid, Horas y horas, pp. 103-134.
SUAREZ, J. . (2007): «La recepcién de la obra de Richard Wagner en Madrid entre 1877 y 1893», Cuadernos de Msica
Iberoamericana, 14, pp. 73-142.
NOTAS
1. Este trabajo ha sido financiado parcialmente y se enmarca dentro del proyecto de investigacién Mdsica y prensa en Esparia:
vaciado, estudio y difusién online (Referencia: MICINN-12-HAR2011-30269-C03-02).
2. PENA Y GONI, A. (1881): «Wagner y el Lohengrin. Cartas a un anti-wagnerista», La Correspondencia Musical, |, nos. 13 (31-11-1881,
pp. 1-3), 14 (6-IV-1881, pp. 1-2), 18 (4-V-1881, pp. 1-3), 20 (18-V-1881, pp. 1-2) y 23 (8-VI-1881, pp.1-2).

3. En términos muy parecidos a Pefia -y siguiendo, lo mismo que él, a Gasperini- se refiere un anénimo articulista -probablemente
Pedrell- para explicar la teoria estética de Wagner a raiz de la muerte del compositor. X. (1883): «Ricardo Wagner considerado como
estético», Notas Musicales y Literarias, Il, nos. 31 (1-111-1883, p. 16) y 32 (15-111-1883, p. 3).

4, PENA Y GONI, A. (1881): «Wagner y el Lohengrin. Cartas a un anti-wagnerista», La Correspondencia Musical, |, nos. 13 (31-11-1881,
pp. 2-3) y 14 (6-1V-1881, pp. 1-2).

5. «Pintura mural que decora la fachada principal de la casa de Richard Wagner, en Bayreuth. (Composicién de R. Krausse) », La
llustracién Espafiola y Americana, XX, 42, 15-XI-1876, p. 300.

6. TISSOT, V. (1876): «Ricardo Wagner», El Globo, 21-|-1876.

7. «Las exequias de Wagner», La Correspondencia Musical, lll, 113, 1-111-1883, pp. 1-2.

8. MUNIZ CARRO, J. (1881): «Lohengrin», Crénica de la Misica, IV, 131, 23-11-1881, p. 1. José Mufiiz afiade inmediatamente: «es
verdaderamente natural este tipo que ideé Wagner. Si Elsa no tuviera defecto alguno, quiza caeria en lo vulgar, y para evitar tamafa
caida, el poeta se sirve de tan natural resorte, que auxilia mucho a la accién dramatica».

9. Fernanflor -pseudénimo de Isidoro FERNANDEZ FLOREZ- (1881): «Lohengrin», El Liberal, 27-11-1881.

10. PENA Y GONI, A. (1885): «Lohengrin y Roberto Stagno», La Correspondencia Musical, V, 255, 19-XI-1885, pp. 1-3.

11. ESPERANZA Y SOLA, ). M. (1885): «Revista Musical», La llustracién Espafiola y Americana, XXIX, 43, 22-XI-1885, pp. 303-306.
12. El Artista, lll, nos. 7 (22-VI1-1868, pp. 49-50), 8 (30-VII-1868, pp. 57-60), 9 (7-VIII-1868, pp. 65-66), 10 (15-VIII-1868, pp. 73-75) y
11 (22-VIII-1868, pp. 81-83).

13. «Maestros Cantores de NUremberg», El Artista, Ill, nos. 7 (22-VII-1868, p. 49) y 8 (30-VII-1868, pp. 57-59).

14. PENA Y GONI, A. (1890): «Teatro Real. Tannhauser», La Epoca, 23-11-1890.

15. Whatever (1890): «Veladas teatrales. Teatro Real. Tannhauser», El Imparcial, 23-111-1890.

16. «Idea del argumento del Parsifal y significacion de este melodrama», Notas Musicales y Literarias, 1, 5, 30-VII-1882, p. 2.

17. Rondini (1891): «Goula y sus discipulas», El Heraldo de Madrid, 26-111-1891.

18. ESPERANZA Y SOLA, J. M. (1884): «Revista Musical», La llustracién Espafola y Americana, XXVIII, 24, 30-VI-1884, p. 406.

19. «En la Escuela de Musica y Declamacion», La Correspondencia Musical, IV, 204, 27-XI-1884, pp. 1-2.

20. llustracion Musical Hispano-Americana, VI, 121, 30-1-1893, p. 15.

21. La llustracién Musical, 1, 10, 9-VI-1883, p. 4.

22. Candela (1899): «Walkyrianos», Bellas Artes, Il, 51, 2-11-1899, p. 2.

23. Whatever (1889): «Veladas teatrales. Inauguracién del Teatro Real. Lohengrin», El Imparcial, 1-XI-1889.

24. «Actualidad. El maestro Mancinelli. Mefistéfeles en el Real por El Abate Pirracas. Apretén de manos.
-Murmuraciones. -La cuadrilla. -Anoche. La dulce Eva», El Heraldo de Madrid, 23-XI-1892.

25. ALFONSO, Luis (1876): «La primera representacién del Rienzi», La Politica, 8-11-1876.

26. JAUME ANDREU, J. J. (1891): «Hablemos de musica», llustracién Musical Hispano-Americana, IV, 88, 15-1X-1891, pp. 624-25.
27. El Bardn de Sttoff “-pseudénimo de Manuel de CASTRO Y TIEDRA (1899)- : «En el Real. La Walkyria», El Globo, 20-1-1899.



